
Заметки о роли перцепции 
в античной философской теологии 

 

 

95

УДК 091 
 
 
 
 
 
 
 
 

Г.В. Хлебников 

ЗАМЕТКИ О РОЛИ ПЕРЦЕПЦИИ  
В АНТИЧНОЙ ФИЛОСОФСКОЙ ТЕОЛОГИИ 
 
В статье рассматриваются некоторые вопросы античной фи-

лософской теологии. Особое внимание уделяется формам взаимо-
действия человека и божественных существ, влиянию последних 
на первого. Рассматриваются различные виды перцепции сверхъес-
тественного. 

Ключевые слова: перцепция; философия; теология; антич-
ность; религия; современность. 

This article discusses some of the issues of ancient philosophical 
theology. Particular attention is given to forms of interaction between 
human and divine beings, the impact of the latter on the former. Diffe- 
rent types of perception of the supernatural are analyzed. 

Keywords: perception; philosophy; theology; antiquity; religion; 
modernity. 

Под восприятием (лат. рerceptio), или перцепцией, в настоя-
щей работе понимается не только субъективный опыт сенсорной 
информации о мире (включая, соответственно теме, мир сверхсу-
ществ – богов), но и те ее механизмы, а также процессы, благодаря 
которым она передается; анализируются структуры взаимодейст-
вия действующего субъекта (божества) и объекта воздействия (че-
ловека). При этом ставится и проблема гносеологической адекват-
ности психического образа характеру воздействия, как оно 
зафиксировано в тексте источника. 

Насколько можно судить по имеющейся литературе, подоб-
ным образом роль перцепции в философской теологии античности 



 
Г.В. Хлебников 

 

 

96

не рассматривалась, хотя сам вопрос о познавательной роли вос-
приятия в античной философии ставился неоднократно. 

Векторы воздействия божественных (под ними понимаются 
и демонические) сил и энергий на человека в релевантных локусах 
описываются в терминах зрительных, слуховых, тактильных, ос-
мотических, сновидческих образов и ощущений. Кроме того, 
влияния могут быть и более тонкого характера, дескрипция кото-
рого, например, дается в диалоге «Федр», когда Сократ ощущает 
действие божества как творческую инспирацию [Платон, 1989]. 

В связи с этим исследуются конкретные топики этих воздей-
ствий, каждый из которых ориентирован на обобщение конкрет-
ных эмпирических данных в рамках общей концепции философ-
ско-теологической перцепции. 

При этом следует иметь в виду, что само восприятие и по-
нимание божественных сущностей в античности основывалось не 
на вере, как в учении о трансцендентном Боге, а на концептуали-
зации опыта, который в этом случае мог быть не только непосред-
ственной перцепцией, но и духовным переживанием. Поэтому, 
например, в рамках этого типа античного сознания был бы непра-
вильным вопрос: «Существуют ли боги рек в действительности?». 
Правильным было бы спросить: «Существуют ли опыты, которые 
осмысленно могут быть поняты как эпифании какого-либо речного 
бога?». Человек, живущий античным религиозным опытом, гово-
рит также не «я влюбился», а «я схвачен Афродитой». Соответст-
венно, различные движения, связанные с этим «охватыванием», 
должны осознаваться уже не как следствия собственной внутренней 
активности, а как внешние реальности [Falter, 2003, p. 330–331]. 

Уже на древней стадии греческой религии, как она репрезен-
тирована Гомером, эти различные элементы воздействия и интер-
ференции играют огромную роль. Соответствующий анализ здесь 
провел Э.Р. Доддс, показавший на примере «ате» («безумие», «не-
счастье») Агамемнона, что в действиях человека часто проявляет-
ся иная, чуждая, но покоряющая его воля сверхъестественных су-
ществ, осуществляющих то, что Доддс называет «психической 
интервенцией» [Доддс, 2000, c. 16–17]. Помимо ате у Гомера не 
менее часто встречается и другой вид мистической психической 
интервенции – передача человеку божественной мощи, «меноса» 
(«сила», «мужество», «гнев»). Люди в состоянии божественного 
меноса способны совершить величайшие подвиги (признак боже-



Заметки о роли перцепции 
в античной философской теологии 

 

 

97

ственной мощи) и даже – подобно Диомеду – сражаться с богами. 
Они фактически становятся кем-то большим, чем человек. В тек-
стах Гомера содержатся важнейшие положения религиозной и 
мистической антропологии. Здесь утверждается, что: 1) человек 
является манипулируемым и транзитивным созданием; 2) человек 
может быть как существенно ниже, так и существенно выше сво-
его обычного состояния; 3) достичь подобных состояний человек 
может не сам, а только с помощью ультрасуществ, богов, которые 
передают ему эти качества через прикосновение, звук голоса или 
бесконтактно. 

Э.Р. Доддс утверждает далее, что самая характерная черта 
«Одиссеи» заключается в приписывании ее протагонистами всех 
видов ментальных и физических событий вторжению во внутрен-
ний мир человека, в его сознание безымянного и неопределимого 
даймона, «бога» или «богов». Тем самым открывается еще один 
типологический механизм инициации вышеописанных (мистиче-
ских) состояний: эти едва воспринимаемые людьми существа, 
проникнув в человека, могут оказать благоприятное или пагубное 
воздействие, в том числе посредством различных предостереже-
ний, блестящих или глупых мыслей, воспоминаний или, напротив, 
забвения и т.д. [Доддс, 2000, c. 25–27]. Человек оказывается насе-
ляемым и «посессивным» существом, которым некто может обла-
дать. Автономно существующие, почти бесплотные сущности мо-
гут вселяться в него и действовать через его «я» таким образом, 
что человек, совершая анормальные для себя действия и даже об-
ретая паранормальные способности, все равно продолжает считать 
только себя активным субъектом. Понимание же «реально дейст-
вовавших» агентов возможно только ретроспективно, после того, 
как ультрасущество (или ультрасущества – демоны, боги) – пре-
кращают свою интервенцию и «я», обретя вновь обычный для себя 
уровень самосознания, на основе памяти о происшедших событиях 
может сделать заключение об анормальном характере своих по-
ступков и имевшей место инвазии. Более того, эти боги, или ульт-
расущества, для достижения своих целей могут входить и в вещи, 
которые после этого получают несвойственные им качества. При 
этом эллины сами не знали, какая именно сверхъестественная сила 
на них воздействует, обозначая ее обобщенным термином «дай-
мон» [Доддс, 2000, c. 29]. Таким образом, оказывается, что в осно-
ве гомеровской религии лежит особый, несомненно, мистический 



 
Г.В. Хлебников 

 

 

98

опыт, а не просто искусственная и выдуманная система космиче-
ских богов и богинь. Субъект сознает как необычность и двойст-
венность «своих» действий, противоречащих тому, что он за собой 
знает, так и присутствие в себе гетерогенного «мистического» су-
щества. Разновидностью психической интервенции является фе-
номен неистовства, так же как божественного дара. В древнегрече-
ском языке существует родство между корнями слов «прорицатель» 
и «неистовствовать», «бесноваться». Религия и культ Аполлона 
также основываются на «энтузиазме» в этимологическом первона-
чальном смысле этого слова – «божественное вдохновение»: бог 
входил в Пифию, используя ее органы речи как свои собственные, 
так что она становилась «одержима богом», plena deo («полна бо-
гом»). Поэтому все прорицания дельфийского оракула Аполлона 
делались только от первого лица, а состояние прорицательницы 
квалифицировалось как одержимость. Аналогично понимался 
также характер прорицаний Сивиллы, Кассандры, жриц Зевса в 
Додоне и др. [Доддс, 2000, c. 110–112]. 

Дескрипция другой ситуации, типологизирующей прямую 
встречу со сверхъестественными существами, находится в «Теого-
нии» Гесиода, который в начале поэмы рассказывает, как он пас 
своих овец у подножья Геликона, когда перед ним внезапно воз-
никли Музы и передали вместе с посохом рапсода дар пиита: 
«Чтоб воспевал я, что еще будет, а прежде, что происходит сей-
час» [Hes. Theog. 32]. 

Воздействие на перцептивный аппарат человека сверхъесте-
ственных божественных и демонических сил хорошо засвидетель-
ствовано и текстуально зафиксировано также в античной фило-
софской мысли и артикулировано уже в апофтегме первого 
греческого философа Фалеса, отметившего, что «все полно демо-
нов» (πάντα δαιμόνων πλήρη, – Aristotl., De An. 411 a7–8). Тем са-
мым был осознан и обобщен как эмпирический опыт наблюдений 
древних греков над влиянием феномена божественного, так и ра-
циональная рефлексия над ним, результатом которых стали кон-
цепция пандемонизма и понимание интенсивного и глубокого 
взаимодействия обоих миров: высшего – божественного – и низ-
шего – земного, соответственно, богов и людей. 

Это особенно заметно в мистико-философском учении Пи-
фагора, инспирированном орфизмом, но имеющем и свои особен-
ности. Оно центрируется вокруг веры в Бога, проявляющейся в 



Заметки о роли перцепции 
в античной философской теологии 

 

 

99

жертвоприношениях, прежде всего – Аполлону Дельфийскому, и 
ежедневной молитве Солнцу. Вселенная, связанная с бессмертными 
богами, также считается живой, божественной и имеющей душу. 
Все небесные светила и звезды являются воплощенными богами, 
управляющими Универсумом, – его Пифагор первым назвал Кос-
мосом из-за присущего ему порядка, который философ интерпре-
тировал на основе мистики чисел («все есть число»). В греческих 
мистериях наиболее существенным считалось выполнение обря-
дов, через точное исполнение которых у мистов должно было воз-
никнуть особое духовное состояние, обычно провоцировавшее пе-
реживание контакта со сверхъестественными реалиями, после 
которого, в свою очередь, происходило позитивное изменение са-
мой личности посвященного – обретение им различных качеств 
божественности. Этот древний архаический слой, абсорбирован-
ный пифагореизмом из различных учений, и прежде всего орфиче-
ских, был затем развит и дополнен нововведениями Пифагора. 

Гераклит в своей философии кратко и емко выразил суть 
этих мироощущения и рефлексии формулой: «Люди – боги, боги – 
люди, ибо логос один и тот же» [фр. 154], а также: «Бессмертные – 
смертные, смертные – бессмертные, одни живут смертью других, а 
те умирают их жизнью» [фр. 153]. Формы коммуникации Бога (по 
меньшей мере Дельфийского, т.е. Аполлона) с людьми, по мне- 
нию Гераклита, – знаки и символы1. Ямвлих предположит, что тем 
самым Бог еще и тренирует сообразительность людей2. Возможно, 
Эфесец, подражая и следуя божеству, также использовал подоб-
ные символы, как, например, в случае с ячменной болтанкой, о 
котором рассказывает Плутарх: в ответ на просьбу сограждан вы-
сказать свое мнение о гражданском мире Гераклит взошел на три-
буну, взял килик холодной воды, присыпал ячменной мукой, по-
мешал веточкой полея, отпил и удалился. «Тем самым, – 
разъясняет это символическое поведение Плутарх, – он показал 
им, что, для того чтобы сохранить государство в мире и согласии, 
надо отказаться от роскоши и довольствоваться тем, что оказалось 
под рукой»3. 

                                          
1 См.: Плутарх. Об оракулах Пифии (404 D). 
2 См.: Ямвлих. О мистериях. III, 15. 
3 См.: Плутарх. О болтлив. 511 В. 



 
Г.В. Хлебников 

 

 

100

Бог обращается к людям преимущественно не непосредст-
венно, а через избранных им людей, оракулов, сивилл1, поэтов, 
музыкантов и, разумеется, философов. По Гераклиту, эти пророче-
ства нелицеприятны и простираются на длительные промежутки 
времени («на 1000 лет»)2. Плутарх, очевидно поддерживавший эту 
точку зрения, усиливает ее словами Сарапиона, который замечает, 
что Кадм также (у Пиндара, фр. 13) «слышал от бога “строгую му-
зыку”, а не сладостную, не изнеженную»3. Ведь от Бога, этого 
«умопостигаемого света», как его называет Климент Александ-
рийский, приводя высказывание Гераклита, ничего утаить нельзя: 
«Как можно утаиться от того, что никогда не заходит?»4. 

То, что Гераклит действительно обладал специфическим 
восприятием этих божественных сущностей и мог знать, напри-
мер, об их присутствии, видно из рассказа, сохранившегося у Ари-
стотеля в трактате «О частях животных» [I, 5. 645 а 17]: «Расска-
зывают, что некие странники желали встретиться с Гераклитом, 
но, когда подошли [к его дому] и увидели, что он греется у печки, 
остановились [в смущении]. Тогда он пригласил их смело входить, 
“ибо и здесь тоже есть боги”». 

Для этого типа сознания божественные энергии и начала 
природы (и не только ее одной) не просто существовали, они были 
персонифицированы и воспринимались органами чувств человека 
как непосредственно – в тех случаях, когда имеет место теофания, 
так и в косвенных модусах, при непрямых формах коммуникации. 
Мир и воспринимался, и мыслился синкретически взаимосвязан-
ным: природные духи, обитающие в водной стихии, в лесу, на де-
ревьях, на скалах и т.п., могли воздействовать на человеческие 
существа, вступать с ними в визуальное и речевое общение (как 
неоднократно засвидетельствовано, например, в нарративах у Го-
мера, Гесиода). Они могли даже находиться среди людей и смеши-
ваться с ними; были способны трансформироваться в человече-
ский образ, стать даже демонами-родоначальниками. 

Таким образом, все предметы, любая вещь может иметь, кро-
ме видимой материальной формы и структуры, еще и невидимую 

                                          
1 См.: Климент Алекс. Строматы. I, 70, 3. 
2 См.: Плутарх. Об оракулах Пифии. 397 АВ. 
3 Там же. 
4 Климент Алекс. Наставник. II, 99, 5. 



Заметки о роли перцепции 
в античной философской теологии 

 

 

101

подавляющему большинству людей сверхъестественную разумно-
энергийную компоненту (как постоянную, так и временную). При 
некоторых условиях эта последняя способна существенно влиять 
(положительно или отрицательно) как на мышление, так и на пове-
дение человека, включая и философа, оказавшегося в сфере ее воз-
действия на его восприятие. 

В классической литературе слово «демон» (даймон, δαίμων) 
обозначает деятельного агента невидимого мира, который облада-
ет сверхчеловеческой силой и может оказывать влияние не только 
на восприятие, жизнь и судьбу людей, но и на течение естествен-
ных процессов. Этимология термина «демон» не вполне ясна. В ее 
понимании существуют три основных подхода. 

1. Платон в «Кратиле» производит ее от глагола δαήναι – 
«знать»: «Из-за того, что разумны и знающие, они и названы де-
монами», – «ότι φρόνιμοι καί δαήμονες ήσαν, δαίμονας αύτούς 
ώνόμασε». Таким образом, демон – «разумный и знающий». 

2.  Известный еще древним грамматикам и принятый неко-
торыми современными исследователями подход, возводящий тер-
мин «демон» к корню, общему с глаголом δαίομαι, δαίνυμι, 
δατέομαι – «раздаю», «распределяю» (дары). Таким образом, демон – 
это распределитель, раздаятель (даров или вообще чего-либо: 
δαιτύμαι – «раздаю»). Например, эпитет Зевса – «Даятель» 
(Έπιδώτης), Гадеса – «Равнодающий» (Ίσοδαίτης) и богов вообще – 
«дарители» (δωτήρες). 

3. Принимаемая многими учеными этимология от корня διF, 
которая соответствует восточноарийскому dêva, daêva и daïvas (с 
переходом дигаммы в соответствующую носовую и с суффиксом 
μων – man); т.е. демон – это блестящее, светлое существо, Бог 
[Демон]. 

Однако, по-видимому, все три подхода не исключают, а ор-
ганично дополняют друг друга, создавая в целом образ могущест-
венных божественных сил, существ, называемых Сократом в 
«Апологии» «либо богами, либо детьми богов» [Ap., 15 d]. Он рас-
сказывает об их постоянном позитивном воздействии на разные, 
как малозначительные, так и важные события в своей жизни, бла-
годаря чему, в том числе, он не раз смог избегнуть опасных ситуа-
ций и даже смерти [Ap., 19, c.–20 e.]. 

При этом современные исследователи исключают понима-
ние этого феномена как какой-либо сугубо субъективной, болез-



 
Г.В. Хлебников 

 

 

102

ненной галлюцинации, «голоса совести» или внутреннего мораль-
ного действия чего-либо вроде категорического императива, – воз-
вращаясь к сообщениям Платона и Ксенофонта, которые согласно 
свидетельствовали, что демон обращался к Сократу посредством 
«звука и знака» (φωνή καί σημεΐον) [см.: Ap., 19, c.–20 e.]. 

Проблема недискурсивного познания трансцендентного в 
произведениях Платона также часто анализируется учеными.  
В этом отношении интерес представляется работа К. Навратила 
[Nawratil, 2004, p. 21–23], тематизирующего вопрос о существова-
нии нондискурсивного и эзотерического, внутреннего учения у 
Платона на основании одного из ключевых текстов – седьмого 
письма философа. 

Речь идет об инициации аутрофного духовного процесса в 
уме человека чем-то чрезвычайно особенным. Навратил предпола-
гает, что Платон подразумевает здесь божественное начало, кото-
рому родственно духовное во «внутреннем человеке». Это особый 
тип мистического познания божественного, мысленное соприкос-
новением с Ним, которое инициирует собственный огонь духовно-
го «света» философа. 

Однако эксплицитно парадигмально тонкое, но существен-
ное влияние демонических сил стимулирующе проявляется в бу-
колических и пасторальных сценах, репрезентативно описанных 
Платоном в диалоге «Федр» [Платон, 1989], где синтагма всех об-
стоятельств предустановленной гармонии приносит людям, ока-
завшимся в фокусе данной волны жизни, огромную эйфорию  
и наслаждение. Таким образом, красота, истина (существования) и 
благо оказываются едиными в процессуальности настоящего. Та-
кое счастливое событие в мире, естественно, не может произойти 
само по себе, оно требует какого-то провиденциально-разумного 
вмешательства и участия, ведь даже само понимание счастливой 
случайности в греческом языке – это одновременно имя богини 
удачи (Τύχη). И воздействие этого божественного, демонического 
начала неоднократно показывается Платоном. Например, в речи 
Сократа, который, не полагаясь лишь на свои силы, перед началом 
такого серьезного дела не забывает обратиться к музам (дочерям 
Зевса и Мнемозины) – тоже, как и демоны, божественным сущее- 
ствам, – с просьбой «вместе со мной приняться» за дело, чтобы 
показаться Федру после своей речи еще более мудрым, чем казался 
ранее. Как кажется, здесь важно не только что, но и как нечто 



Заметки о роли перцепции 
в античной философской теологии 

 

 

103

происходит и «делается»: речь идет не столько о помощи, сколько 
о синусии – совместном бытии – и синергии, совместном делании. 
Музы не просто «помогают» Сократу, они, если следовать букве 
локуса, вместе с ним будут произносить то, что он станет гово-
рить. Как это возможно? Как показывает Платон, такое воздейст-
вие муз осуществляется ими через влияние на сознание и ум чело-
века (в данном случае – Сократа) тогда, когда оно делает человека 
«умнее», «лучше и больше» самого себя. 

Во время произнесения своей контрапунктной к тексту Ли-
сия-Антисфена (см.: [Платон, 1989, c. XVI–XXXII]) речи [237 b–
241 d] Сократ неожиданно прерывается и спрашивает собеседни- 
ка: «Но, милый Федр, не кажусь ли я тебе, как мне самому, испы-
тывающим какое-то божественное воздействие (θεῖον πάθος 
πεπονθέναι)? – И вполне даже, о, Сократ, – подтверждает Федр, – 
против привычного, схватил тебя некий благостный (εὔροιά) по-
ток. – Так молча теперь меня слушай. По сути (τῷ ὄντι), кажется, 
божественное это место, поэтому могу быть часто нимфой схвачен 
(νυμφόληπτος), продолжая эту речь, – не удивляйся. Ведь вот и 
сейчас едва ли не дифирамбами заговорю. – Истиннейшую правду 
говоришь. – А всему этому, однако, ты причина. Но остальное 
слушай, а то как бы не отвернулось это наитие. Об этом, впрочем, 
Богу заботиться…» [238 c-d]. Возможно, это один из ключевых 
топосов, раскрывающих суггестию философской теологии пасто-
рали у Платона. Нимфы, согласно Гомеру, дочери Зевса, по Гесио-
ду, порождены Геей [Гесиод, 130]. В греческой мифологии они, 
среди другого, вдохновляют певцов, поэтов, пророков и, как непо-
средственно следует из данного текста Платона, философов [Пла-
тон, 1989, 238 d]. Неслучайность подобного воздействия на фило-
софов еще раз прямо указывается в 241 е, когда Сократ обвиняет 
Федра, что тот намеренно подбросил его нимфам, чтобы они явно 
вдохновили первого (…ὑπὸ τῶν Νυμφῶν, αἷς με σὺ προύβαλες ἐκ 
προνοίας, σαφῶς ἐνθουσιάσω). 

Удивительные красота и благость этого выбранного Федром 
места, в которое он привел Сократа, также эксплицитно разъясня-
ются здесь как божественные, а само качество божественности 
раскрывается как присутствие нимф, т.е. духов в женском обли-
чии, которые не только сверхчеловеческим образом гармонизиро-
вали природу местности, в которой находятся сами, но и инспири-



 
Г.В. Хлебников 

 

 

104

руют оказавшегося тут гениального философа к произношению 
необычных даже для него по силе и глубине речей. 

Более того. Последняя процитированная фраза в 238 c-d 
(ταῦτα μὲν οὖν θεῷ μελήσει) дает основание предположить, что 
наитие, нисшедшее на Сократа от нимф, имело свой источник да-
же не в них самих, а передавалось через них от Бога, Который, та-
ким образом, выступает в качестве единственно подлинного сущего 
и обладающего сверхъестественными силами, транслируя эти по-
следние, по-видимому, автократически: тем и так, кому и как по-
желает. А именно, в данном случае, опять-таки не просто любому 
человеку, а «мудрейшему среди людей», как назвал оракул Апол-
лона Сократа, т.е. уже больше, чем человеку. Поэтому-то он в силу 
родства «подобного подобному» оказался в состоянии почувство-
вать, идентифицировать и назвать сверхъестественные Силы, 
стоящие за явлениями природы, указав на глубокую внутреннюю 
связь, существующую между природно-материальными явлениями 
и сверхприродным, божественно-разумным. 

 
 

Список литературы 
 

1. Гесиод. О происхождении богов (Теогония). – Режим доступа: http://www. 
lib.ru/POEEAST/GESIOD/trudy.txt (Дата обращения: 20.02.2014.) 

2. Демон. – Режим доступа: http://www.wikiznanie.ru/ru-wz/index.php/Демон). 
(Дата обращения: 25.03.2014.) 

3. Доддс Э.Р. Греки и иррациональное. – СПб., 2000. – 507 с. 
4. Платон. Федр / Пер. Егунова А.Н.; Ред. греч. и рус. текстов, вступ. статья, 

коммент., хронолог., индексы имен и наиболее употр. терминов Шичали-
на Ю.А. – М., 1989. – 136 с. 

5. Falter R. Was wir noch heute von den alten Göttern verstehen können oder die 
Götter der Erfahrungsreligion als Sprache // Klarheit in Religionsdingen: Aktuelle 
Beitr. zur Religionsphilosophie. – Leipzig, 2003. – S. 330–331. 

6. Nawratil K. Zu Platons 7. Brief // Wiener Jb. für Philosophie. – Wien, 2004. – Bd 35. – 
S. 21–23. 

 


